第二讲 顾恺之《论画》(兼论《魏晋胜流画赞》)

"形"与"神"

顾恺之,永和元年至三年(345-347年)间生,义熙二年至四年(406-408年)间卒,年六十二。字长康,小字虎头,晋陵无锡(今江苏无锡)人,东晋杰出画家、绘画理论家,世人多称"顾虎头"。曾经担任过桓温的大司马参军,后又投靠其子桓玄,最终官至散骑常侍,不久死于任上。虽曾事桓氏两代,但桓玄失败后,顾恺之却安然无恙,所以他可能作为桓氏的"名士"、"清客",并未直接参与政治活动。

俞剑华、罗尗子、温肇桐编著:《顾恺之研究资料》,北京:人民美术出版社, 1962,4页。 顾恺之精通书画诗赋,世人称其有"三绝": "画绝"、 "才绝"与"痴绝"。其中最为人称道并多方传扬的是其绘画成就。顾恺之师于卫协,工画人物、小像,兼及山水、禽鸟、走兽,其绘画在东晋时便已享誉甚高。谢安甚至推之为"自生人以来未有也"。 张彦远在《历代名画记》中称其"多才艺,尤工丹青,传写形势,莫不妙绝",姚最《续画品》中也有"如负日月,似得神明"之褒誉。

[唐]张彦远:《历代名画记》,卢辅圣主编:《中国书画全书》第一册,上海: 上海书画出版社,1993年,140页。 顾恺之在当时及后世都声名素著,但也有不同的评价。 谢赫在《古画品录》中称赞他"深体精微,笔亡妄下"的同时,也一针见血地指出他"迹不逮意,声过其实",盛名难副,仅仅将其列为第三品。

现传为顾恺之的作品仅三件,且多为后世摹本。《女史箴图》卷(共两本,唐摹本藏于伦敦大英博物馆,宋摹本藏于北京故宫博物院)、《洛神赋图》卷(宋摹本四种,分藏于辽宁省博物馆、北京故宫博物院、台北故宫博物院和美国弗利尔艺术博物馆)、《列女仁智图》卷(宋摹本,现藏于北京故宫博物院)。

顾恺之共有三篇绘画理论著作传世,皆因唐代张彦远《历代名 画记》的记载流传至今。其中《魏晋胜流画赞》专论摹写要法,应 是顾恺之长期摹画的经验之谈,包括如何运笔、设色、布局,如何 避免误差等等,内容细腻详尽、准确客观,具有很强的操作性与指 导意义。《论画》乃品评绘画优劣得失之作。《画云台山记》则是 山水画的文字描述。 因年代较远,三篇皆有脱漏及意韵不清之处, 张彦远本人即称"自古相传脱错,未得妙本勘校",王世襄也感叹 其"句读佶屈,颇费踌躇,只可于字里行间,约略得其大意"。

王世襄:《中国画论研究(上卷)》,北京:三联书店,2013年7月,11页。

关于《魏晋胜流画赞》和《论画》的题名是否互误争议颇多。张 彦远《历代名画记》中有:"著魏晋名臣画赞,评量其多。又有《论 画》一篇,皆模写要法。"有研究者认为,《魏晋名臣画赞》应该是 《魏晋胜流画赞》,因为文中的一些画家并无官职,如卫协、戴逵等。 还有人认为应该将两者的题名互换,因为《魏晋胜流画赞》的原文是 在讨论墓画的注意事项,故题目改为《论画》更合适。而《论画》基 本都在点评绘画作品, 故题目改为《魏晋胜流画赞》更佳。持此论者 有傅抱石、俞剑华等人。更多学者,如唐兰、阮璞、陈传席、陈池瑜 等认为应该仍以张彦远所录为准,两文题目并没有错置。还有研究者 认为这两篇文章原为一体,后人在抄录时将其分割为两篇。

金维诺先生则认为: "《论画》实际上应当包括《历代名画记》 所载的《论画》与《魏晋胜流画赞》这两部分文字。前面是画评,后 面是模写要法。"

《魏晋胜流画赞》与《论画》的版本校勘与流传包括: 1.《历代名画记》卷五,《历代名画记》现存最早版本为明嘉靖本,现存其他版本都可追溯到这个明代嘉靖的版本; 2.《佩文斋书画谱》卷十一,十五; 3.《画学心印》卷一,题作《画评》; 4.沈子丞辑《历代论画名著汇编》本; 5.俞剑华辑《中国画论类编》本。

谢巍:《中国画学著作考录》,上海:上海书画出版社,1998年7月

[唐]张彦远:《历代名画记》,卢辅圣主编:《中国书画全书》第一册, 上海:上海书画出版社,1993年,140页。

袁有根:《关于顾恺之〈论画〉与〈魏晋胜流画赞〉题目互误及其他》,《新美术》,1998年第3期,37页。

[唐]张彦远著,俞剑华注释:《历代名画记》,上海:上海人民美术出版社,1964年1月,102-108页。

谢巍:《中国画学著作考录》,上海书画出版社,1998年7月,19页。

金维诺:《中国早期的绘画史籍》,《美术研究》,1979年,77-86页。

顾恺之开中国绘画理论之先河,在他之前从 未有过一篇完整地专门讨论绘画的文章。他提出了 一系列命题,如"传神写照""以形写神""迁想 妙得"等等。其中"传神"论更是成为中国绘画中 不可动摇的传统,对谢赫《古画品录》中的"六 法"产生了直接影响,后世关于中国绘画内蕴的讨 论都发轫于此。

# 一、传神写照,以形写神:顾恺之的"传神"论

"传神"是顾恺之绘画理论的核心,包括"传神写照""以形写神"等内容。形神之辨是中国哲学中的古老命题,也是中国美学的核心问题之一。如汤用彤所言:"形神分殊,本玄学之立足点。"自先秦诸子至汉末,相关著述颇丰,皆在讨论形神之间的关系,并逐渐确立了重神轻形的基本观念。

汤用形:《魏晋玄学论稿》,《汤用彤全集》第四卷,石家庄:河北人民出版社,2000年,33页。

### 1、形与神

"形"与"神"是中国古代绘画理论中相对而又相关的一对重要范畴。将绘画创作和绘画品评分成两个不同层次,以"形"为轻,以"神"为重。

许慎《说文解字》:天神,引出万物者也。

《易经•说卦》:神也者,妙万物而为言者也。

《易传·系辞》:阴阳不测之谓神。

荀子《天论》:天职既立,天工既成,形具而神生, 好恶喜怒哀乐臧焉,夫是之谓天情。

人的精神

自由性超越性

儒家论形与神

《庄子》:精神生于道;以神遇而不以目视;

(神) 使其形者;

指(脂)穷于为薪,火传也,不知其尽也。



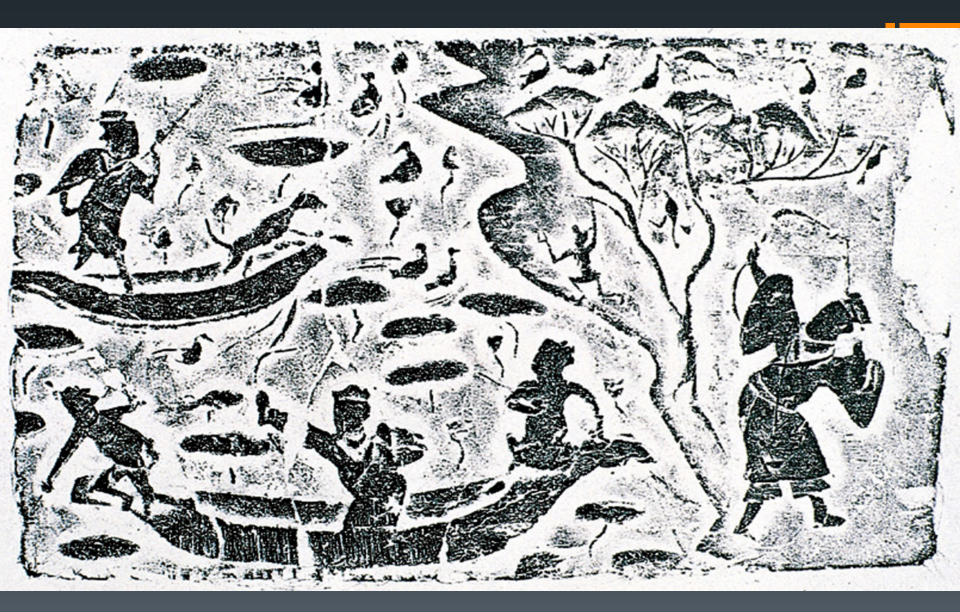
#### 《淮南子》:

心者形之主也,而精神者心之宝也。(《精神训》) 神贵于形也,故神制而形从,形胜则神穷。(《诠言训》) 得其精而忘其粗,在其内而忘其外,见其所见而不见其所不见, 视其所视而遗其所不视。(《道应训》) 画西施之面,美而不可悦; 画孟贲之目,大而不可畏,君形者亡 焉。(《说山训》)

绘画创作中的形神关系



斗牛画像石 42x102 南阳市



荷塘渔猎画像砖 25x44 四川彭县



东汉《杂技画像砖》

形神问题至魏晋时期趋于成熟,嵇康《养生论》中即有"精神之于形骸,犹国之有君"、"形恃神以立,神须形以存"。此观念反映在绘画领域,就是顾恺之的"传神"论,这是"汉代以来哲学形神论在艺术上的落实"。

朱良志:《中国美学十五讲》,北京:北京大学出版社,2006年4月,356页。

庄子・徳充符

### 2、顾恺之论"传神"

《世说新语·巧艺》中记载: "顾长康画人,或数年不点目精, 人问其故。顾曰: '四体妍媸,本无关于妙处,传神写照,正在 阿堵中'"。

《魏晋胜流画赞》:"以形写神而空其实对,荃生之用乖, 传神之趣失矣"。

"以形写神"本意为人在临摹原画时,要以自己摹画出的形象语言来表现神情韵味,后世论者将其引申为通过外在形相来表现 人物内蕴精神之意。

[南北朝]刘义庆著,张万起,刘尚慈译注:《世说新语》,北京:中华书局,1998年,707页。

"形"指外在形象,"神"与之相对,是哲学与美学中的重要 概念。《魏晋胜流画赞》和《论画》中,就出现过"神属冥 芒""神灵""神气""通神"等,是指人的精神特质、气度风神 等内在。对于"传神写照"之神,多位学者都有阐述。叶朗认为, 它指一个人的"风神"和"个性和生活情调"。潘天寿认为"神" 乃生动活泼的韵致,是"内在生生活力之状态"。袁有根认为,画 家通过描绘客观对象的"形",表现客观对象的"神",即表现客 观对象的精神气质、神情特点、思想活动、内心世界。

叶朗:《中国美学史大纲》,上海:上海人民出版社,1985年,200页。 朱良志:《中国美学十五讲》,北京:北京大学出版社,2006年4月,360页。 袁有根,苏涵,李晓庵:《顾恺之研究》,北京:民族出版社,2005年8月,345页。 "传神写照"、"以形写神",需要超越外形,直取本质,通过人物的外在形象彰显其性格特点、风神气度、道德品行。 《论画》中评定优劣的标准即为画像能否精准地表现出人物应有的神韵。汉代及之前,人物画多具有纪事、叙事等实际用途,对于人物形象的描绘并非重点,也没有人物个性的体现。魏晋及之后,人物画突破了外在形象的限制,不再仅以"写照"为最终目的,开始关注人物的精神内在。这可以视作是艺术的变革与自觉。 正如徐复观所说,此后,"传神"成为了中国人物画不可动摇的传统。

徐复观:《中国艺术精神》,北京:商务印书馆,2010年,152页。

"传神"的提出与魏晋时期的人物品藻风气有关。 魏晋以 "九品中正制"为官僚选拔制度,即由中正官对人物的出身、德 行、能力进行品评,以作为官职任命的依据,因此品鉴之风大胜。 由于玄学清谈的盛行,这种人物品评由原本的政治作用逐渐演变 为对人物的欣赏。《世说新语》即涉及了人物品藻的各个方面, 既有《识鉴》《品藻》,又有《容止》品姿仪形貌,《德行》 《雅量》《方正》赞人品德性,《豪爽》《栖逸》录名士逸行, 《巧艺》《文学》《政事》述才能学养。其中最为魏晋名士看重 的就是"神",即风神气度。

对于嵇康的品鉴尤为精彩,见《世说新语·容止》: "嵇康身长七尺八寸,风姿特秀。见者叹曰:'萧萧肃肃,爽朗清举'。或云:'肃肃如松下风,高而徐引。'山公曰:'嵇叔夜之为人也,岩岩若孤松之独立;其醉也,傀(gui)俄若玉山之将崩。'"嵇康既有秀拔身姿,又有脱俗之质,德行亦高尚,是为真名士。

[南北朝]刘义庆著,张万起,刘尚慈译注:《世说新语》,北京:中华书局,1998年,606页。



[南朝宋]《竹林七贤与荣启期》砖画拓本,原物纵80厘米,横240厘米,江苏南京西善桥南朝墓出土,南京博物院藏

形神之辩也是魏晋玄学的基本论题之一。刘劭《人物志·九征》"物生有形,形有神精。能知精神,则穷理尽性。"因而汤用彤在:《魏晋玄学论稿》中说:"汉代相人以筋骨,魏晋识鉴在神明。"

东晋名僧惠远《沙门不敬王者论》:"火之传于薪,犹神之传于形;火之传异薪,犹神之传异形。前薪传后薪,则知指穷之术妙;前形非后形,则悟情数之感深。惑者见形朽于一生,便以谓神情俱丧,犹睹火穷于一木,谓终期都尽耳。"

### 谢赫《古画品录》:

卫协,"古画皆略,至协始精。六法之中, 迨为兼善。虽不该备形妙, 颇得壮气。陵跨群雄,旷代绝笔。"

张墨、荀勖, "风范气候,妙及参神,但取精灵,遗其骨法。若拘于体物,则未见精粹;若取之象外,方厌膏腴,可谓微妙也。" 晋明帝: "虽略于形色,颇得神气。笔迹超越,亦有奇观。"

林椿《画继》: 画之为大用矣,盈天地之间者万物,悉皆含毫运思,曲尽其态。而所以能曲尽者,止一法耳。一者何也?曰:传神而已矣。世徒知人之有神,而不知物之有神。

明代高濂《燕闲清赏笺》: 余所论画,以天趣、人趣、物趣取之。 天趣者神是也,人趣者生是也,物趣者形似是也。夫神在形似之外, 而形在神气之中。形不生动,其失则板;生外形似,其失则疏。故 求神似于形似之外,取生意于形似之中。 "传神"虽难,却有章可循。根据顾恺之在《魏晋胜流画赞》和《论画》两篇中对于绘画的品评议论,可以总结出他的创作规律与要点。

"传神写照,正在阿堵中",眼神的准确描绘是重中之重。在关于顾恺之的轶事传闻中,有许多则都与"眼睛"的描绘有关。顾恺之认为,"'手挥五弦'易,'目送归鸿'难","与点睛之节,上下、大小、醲(nong)薄,有一毫小失,则神气与之俱变"(《魏晋胜流画赞》)。在眼睛的描绘上,即使微小的偏差,也会失之毫厘,谬以千里,难以传神。

汤屋《画鉴》: "顾恺之画如春蚕吐丝,初见甚平易,且形似时或有失,细视之,六法兼备,有不可以语言文字形容者。"



传[东晋]顾恺之《女史箴图》"冯媛当熊"局部,绢本设色,纵24.8厘米,横348.2厘米,北京故宫博物院藏



"传神"是顾恺之绘画理论的核心,由人物画推及花鸟、鞍马、山水等其它画科,并在后世不断得以完善,一直被视作中国绘画的最高标准。谢赫《古画品录》所列绘画"六法"中的"气韵生动",乃是对"传神"的发挥。元杨维桢《图绘宝鉴序》曰: "传神者,气韵生动是也。"其后苏轼有《传神论》,明清有"不似之似"等论说,实际上都是对"传神"论的延伸。

俞剑华:《中国古代画论类编》,北京:人民美术出版社,1998年,93页。

## 二、迁想妙得,置阵布势: 顾恺之的人物画创作

顾恺之《魏晋胜流画赞》第一句: "凡画,人最难,次山水,次狗马,台榭一定器耳,难成而易好,不待迁想妙得也。"迁想妙得,意为从各个方面反复观察并有所思考,发挥想象,从而观察体悟其"神",亦是为了达到传神的目的。

叶朗认为,"迁想"即发挥艺术想象。

葛路《中国画论史》中对其阐释到:"画家作画之前,首先要观察、研究描绘的对象,深入体会、揣摩对象的思想情感,这是'迁想';画家在逐渐了解和掌握对象的精神等方面的特征,经过分析、提炼,获得了艺术构思,这是'妙得'。"

《世说新语》记载的"颊上三毛"的故事便是顾恺之"迁想妙得"的绝妙体现。

**葛路:《中国画论史》,北京:北京大学出版社,2009年1月,33页。** 

《世说新语·巧艺》:顾长康画裴叔则,颊上益三毛。人问其故,顾曰:"裴楷俊朗有识具,正此是其识具。看画者寻之,定觉益三毛如有神明,殊胜未安时。"《世说新语·巧艺》:顾长康画谢幼舆在岩石里。人问其所以,顾曰:谢云"一丘一壑,自谓过之。"此子官置丘壑中。



[元]赵孟頫《幼舆丘壑图》,绢本设色,纵20厘米,横116.8厘米,美国普林斯顿大学美术馆藏

顾恺之《论画·孙武》中指出: "若以临见妙裁,置陈(同"阵")布势,是达画之变也。"临见妙裁、置阵布势指画面的剪裁、布局与气势,这也是顾恺之在作画时所强调的。《论画》中常见对"势"的品评: 《壮士》"有奔胜大势",《三马》"于马势尽善",《七佛》等"有情势",《清游池》"以为举势"等等。"势"在此可理解为所画对象的气势、动态等。



传[东晋]顾恺之《洛神赋图》局部,绢本设色,纵27.1厘米,横572.2厘米,北京故宫博物院藏







传[东晋]顾恺之《女史箴图》"冯媛当熊"局部,绢本设色,纵24.8厘米,横348.2厘米,北京故宫博物院藏

顾恺之还强调画中人物的"骨法"。《论画》中"骨"多次出现。 顾 恺之将"骨法"是否得当也视作人物画的重要标准, "作人形, 骨成而制衣 服",即作人物画要先画骨,再添以衣服。他主要是通过线条来塑造人物的 "骨法"与造型。作画的笔法或婉转连绵,或曲折顿挫,都要与对象相吻合。 如果对象是轻物,则笔法线条应轻松流利,相反如果是重物,则线条应沉着稳 重。顾恺之在《魏晋胜流画赞》中认为:"若轻物官利其笔,重以陈其迹,各 以全其想。譬如画山, 迹利则想动, 伤其所以嶷。用笔或好婉, 则于折楞不隽: 或多曲取,则于婉者增折。"史载顾恺之用笔如"春蚕吐丝",悠缓自然,富 有韵律与节奏感,如同"春云浮空,流水行地"一般。张彦远《历代名画 记•论顾陆张吴用笔》称赞其用笔曰:"顾恺之之迹,紧劲联绵,循环超忽, 调格逸易,风趋电疾,意在笔先,画尽意在,所以全神气也。"

[唐]张彦远:《历代名画记》,见卢辅圣主编:《中国书画全书》(第一册),上海: 上海书画出版社,1993年,126页。 眼神、骨法、用笔、情境、动势、布局都是顾恺之创作人物画的要点,这些通常需要"迁想妙得",即画家发挥艺术想象。"迁想妙得"是途径,真正的目的在于"传神",这才是人物画,乃至所有绘画的主旨。

顾恺之的"传神"论奠定了中国绘画理论的基础,他的诸多论画要点都是为了达到"传神"的目的。这些理论创见对后世画论产生了深远影响。在谢赫《古画品录》中的"六法"中,"气韵生动"是"传神"的进一步阐释,"骨法用笔"是对顾氏"有骨"的阐明,"经营位置"同"临见妙裁,置阵布势"一样都是针对绘画布局与构图的讨论,《魏晋胜流画赞》全篇都在讨论摹画时的注意事项,与"传移摹写"相同。因此,我们称顾恺之为中国绘画理论的奠基人并不为过。

#### 参考书目:

- 1. 俞剑华、罗尗子、温肇桐编著: 《顾恺之研究资料》,北京: 人民美术出版社,1962年3月。
- 2. 陈传席: 《六朝画论研究》,中国青年出版社,2014年10月,69页。
- 3. 马采: 《顾恺之研究》,上海人民美术出版社,1958年。
- 4. 袁有根, 苏涵, 李晓庵: 《顾恺之研究》, 北京: 民族出版社, 2005年8月。
- 5. 朱良志: 《中国美学十五讲》,北京大学出版社,2006年4月。

#### 思考题:

- 1. 结合《女史箴图》和《洛神赋图》,探讨顾恺之是如何"以形写神"的。
- 2. 结合《洛神赋图》和《女史箴图》,分析顾恺之的用笔特点。
- 3. 辨析"迁想妙得"。